
 1 

 

 

Das Gute erkennen – Das Böse tun 

Warum tun Menschen Dinge, von denen sie wissen, dass 

sie nicht gut sind? 
 
 

 

30. Landeswettbewerb Alte Sprachen 2011 
Hausarbeit zu Thema 2 

 
 
 

 
 
 

 
 

Clémentine Söhne 
Ringstraße 12 

77836 Rheinmünster 
 
 

 
 
 
 
 

Gymnasium Hohenbaden, Baden-Baden 
 
 

 
 
 



 2 

Inhaltverzeichnis 
 

I. Einleitung.............................................................................................................................................. 2 

II. Textinterpretation ................................................................................................................................ 3 

A. Griechen: Vorstellungen im Athen des 5. Jh. v. Chr. ............................................................................. 3 

1) Historischer Kontext: Demokratie in Athen ............................................................................................. 3 

2) Unwissenheit als Ursache – Niemand tut freiwillig Böses........................................................................... 3 

Platon, Protagoras 352 b1 – e5...................................................................................................... 3 

3) Schwachheit des Verstandes als Ursache – Der Mensch als leidenschaftliches Wesen...................................... 5 

Euripides, Medea 1078 – 1080....................................................................................................... 5 

Euripides, Hippolytos 373 – 387 .................................................................................................... 6 

B. Römer: Das Römische Reich am Anfang der Kaiserzeit......................................................................... 7 

1) Historischer Kontext: Römische Literatur augusteischer Zeit ...................................................................... 7 

2) Unfreiheit als Ursache – Niemand kann sich den Göttern widersetzen .......................................................... 8 

Ovid, Metamorphosen 7, 1-73........................................................................................................ 8 

C. Christen: Erklärung der Bibel .............................................................................................................. 8 

1) Kontext: Paulus und das Neue Testament ................................................................................................ 8 

2) Schwachheit des Menschen als Ursache – Das Trachten des menschlichen Herzens ist böse von Jugend auf ........ 9 

Paulus, Brief an die Römer 7, 15f ................................................................................................... 9 

III. Epilog ................................................................................................................................................. 9 

IV. Literaturverzeichnis ......................................................................................................................... 10 

V. Internetquellenverzeichnis................................................................................................................. 11 

VI. Selbstständigkeitserklärung ............................................................................................................. 11 

 
 
 
 

I. Einleitung 
Die Feststellung, daß Menschen Dinge tun, von denen sie wissen, dass sie nicht gut sind, zieht sich wie 
ein roter Faden durch die Geschichte. Das gilt sowohl für jeden einzelnen Menschen als auch für die 
Menschheitsgeschichte im Allgemeinen.  
Alle Menschen haben nicht dieselbe Vorstellung davon, wie das Gute konkret aussehen soll bzw. was 
es tatsächlich ist. Aber selbst wenn ein Mensch eine Definition für richtig hält – egal wie sie 
beschaffen ist – handelt er nicht immer danach. Das Böse dagegen zu definieren ist einfacher: es ist 
das Gegenteil des jeweiligen Guten. 
Es ist ein Problem für die Lehrenden, deren Schüler die Erkenntnisse nicht in Taten umsetzten und es 
kann ein Problem für das Individuum sein, wenn es über sein Handeln nachdenkt. 
Erfahrungsgemäß tut ein Mensch selten das Böse nur um des Bösen willen. Wenn man also davon 
ausgeht, dass die meisten Menschen, die Böses tun, keine Sadisten sind, muss man nach einem 
anderen Grund für diese Tatsache suchen: Warum tun Menschen nun tatsächlich Dinge, von denen sie 
wissen, dass sie nicht gut sind? 
Die möglichen Antworten sind bereits in der antiken Literatur vom Athen des 5. Jh. v. Chr. bis ins 
Römische Reich im 1. Jh. n. Chr. gegeben worden. Beispielhaft werden Texte von griechischen, einem 
römischen und einem christlichen Autor untersucht und verglichen. 
 



 3 

II. Textinterpretation 
A. Griechen: Vorstellungen im Athen des 5. Jh. v. Chr. 

1) Historischer Kontext: Demokratie in Athen 

Platon und Euripides lebten in einer Zeit großer außenpolitischer Umbrüche und innenpolitischer 
Spannungen. Nach der Niederlage Athens im Peloponnesischen Krieg wurde oft versucht, mit Gewalt 
die eigne Ansicht von Recht durchzusetzen. Moralische Werte galten nicht mehr, politische Morde 
waren in dem riesigen attischen Flottenimperium gängig.1 Auch Platons Familie war eng mit diesem 
Geschehen verbunden: Zwei seiner Verwandten gehörten zu den Dreißig Tyrannen, die nach dem 
Krieg kurzzeitig die Herrschaft übernahmen. 
Platons Dialoge und Euripides’ Tragödien befassen sich mit Themen, die im Athen des 5. Jh. v. Chr. 
an der Tagesordnung waren. Dazu gehört unter anderem auch die Frage nach dem Grund für 
menschliches Handeln. Nach der Einführung der Demokratie musste jeder Bürger in der Lage sein, 
sich am öffentlichen Leben zu beteiligen und politische und rechtliche Fragen zu entscheiden. Somit 
führte die Demokratie zu einem massenhaften Entscheidungszwang. Es war also wichtig zu wissen, ob 
jeder Mensch immer fähig ist, das richtige Urteil zu fällen und wovon er beeinflusst wird. 
Jemand, der die richtigen Entscheidungen fällen konnte, musste im Besitz der Tugend, der seelischen 
Vollkommenheit, sein. Allerdings konnte nach der Abschaffung der aristokratischen Regierung die 
alte Werteordnung nicht beibehalten werden. Tugend als höchster Wert war nämlich nicht mehr von 
Herkunft und Familie abhängig – der Adel war nun nicht mehr der einzige, der sie dank seiner 
Veranlagung einfach hatte – sondern sie konnte nach demokratischem Verständnis von allen Bürgen 
durch Erziehung erworben werden. So führte die Frage nach dem Grund für menschliches Handeln zur 
Frage nach der Werteordnung und ihrer Geltung in der Gesellschaft. 
Außerdem gaben sich die Menschen mit den Göttermythen als universelle Erklärung für die Ordnung 
in ihrer Welt nicht mehr zufrieden. Seit den Vorsokratikern suchten sie nach Antworten außerhalb des 
religiösen Bereichs. Spätestens mit Protagoras rückte der Mensch in den Mittelpunkt der Philosophie, 
als er sagte, das Maß aller Dinge sei der Mensch (Πάντων χρημάτων μέτρον ἐστὶν ἄνθρωπος.) und 
nicht mehr ein Gott oder die Natur. 
Platon als Philosoph befasst sich mit dieser Frage vor allem in seinen frühen sokratischen Dialogen, in 
denen er nach dem richtigen Handeln und Definitionen für abstrakte Begriffe sucht.2 Euripides gehört 
zu den drei größten Tragödiendichtern dieser Zeit und ist unter ihnen derjenige, der sich als einziger 
mit den Leidenschaften und der Psychologie des Menschen auseinandersetzt. 
 

2) Unwissenheit als Ursache – Niemand tut freiwillig Böses 

Platon, Protagoras 352 b1 – e5 

Platon erklärt in seinem Dialog „Protagoras“ unter anderem, wie es möglich ist, dass ein Mensch 
glauben kann, Böses zu tun, obwohl Sokrates sagt, niemand tue freiwillig Böses. Ein Mensch, der 
Böses tut, kann also das Gute erst gar nicht erkannt haben. Er hält etwas anderes, Angenehmeres, für 
das Gute und tut dann dieses. Sobald er aber das Gute wirklich erkannt hat, handelt er danach. 
Ganz allgemein befasst sich Platon im „Protagoras“ vor allem mit der Lehr- und Lernbarkeit der 
Tugend. Der Sophist Protagoras will in seinem Unterricht eine neuartige Qualifikation, die "politische 
Kunst", lehren, die die Tugend fördern und seine Schüler zu besseren Menschen machen soll.3 
Sokrates begleitet den jungen Hippokrates, der gerne Protagoras’ Schüler werden möchte, zu dem 
bekannten Sophisten, um ihn nach dem eigentlichen Inhalt seines Unterrichts zu fragen. 
Sokrates und Protagoras sind nun im Haus des Kallias und haben sich bereits eingehend mit der Frage 
nach politischer Kunst und dem Verhältnis der Einzeltugenden zur Gesamttugend befasst. Nach einer 
Abschweifung über ein Gedicht des Simonides kehren sie zur Diskussion über die Identität der 
Einzeltugenden zurück. Der vorliegende Text ist ein Teil dieser Diskussion. Es ist ein philosophischer 

                                                           
1 Platon, Erler S. 17f 
2 Platon, Görgemanns S. 83 
3 Protagoras, Platon 318a 



 4 

Erklärungsversuch für den logischen Widerspruch eines Menschen, der das Gute nicht tut, obwohl er 
glaubt, es erkannt zu haben. 
Die Fragestellung des Sokrates lautet: Wird der Mensch vom Verstand oder von Affekten beherrscht? 
Beide sind sich einig, dass der „Verstand“ (φρόνησις) stärker ist als alle Affekte ist und dass der 
Mensch, nachdem er das Gute erkannt hat, es auch tut. Protagoras grenzt sich hier also stark von 
anderen Sophisten ab, die in der Regel die Affekte für stärker halten. Das ist auch der Grund, warum 
sie mit ihrer Rhetorik an die Affekte des Menschen appellieren. Diese Abgrenzung gegenüber den 
andern Sophisten ist für Protagoras allerdings nicht unüblich.4 
Das "Wissen" (ἐπιστήμη) um das Gute glauben die meisten Menschen zu haben (διανοοῦνται, ἀλλ᾽ 

ἐνούσης πολλάκις ἀνθρώπῳ ἐπιστήμης). Das Wort ἐπιστήμη in seiner Grundbedeutung kann 
sowohl mit "Wissen" als auch mit "Erkenntnis" übersetzt werden. Die ἐπιστήμη ist aber bei Platon, 
wenn man diese Stelle mit dem Liniengleichnis der Politeia5 vergleicht, die richtigste Form des 
erkannten Wissens, da es sich nur auf Ideen stützt, die selbst keine weiteren Voraussetzungen mehr 
nötig haben und Wahrheit sind. 
Für Sokrates ist der Denkfehler der meisten Menschen an erster Stelle beim Machtverhältnis zwischen 
den Affekten und dem Verstand, die beide den Menschen leiten wollen, zu finden. Zunächst beschreibt 
er also, was die meisten Menschen von diesem Machtverhältnis „halten“ (δοκεῖ). Die δόξα (das 

Substantiv zu δοκεῖ) ist im Liniengleichnis eine sehr unsichere Form des Wissens, nahe dem einfachen 
„Glauben“ ohne jegliche abgesicherte Basis. Die Meinung der Menschen ist also völlig unbegründet. 
Sie halten nämlich Affekte (θυμόν, (…) ἡδονήν, (…) λύπην, (…) ἔρωτα, (…) φόβον) für stärkere 
Beherrscher des Menschen als den Verstand. Dabei nennen sie den Verstand zwar nicht, aber Sokrates 
setzt später den Verstand und das Wissen gleich: πράττειν ἢ ἃν ἐπιστήμη κελεύῃ, ἀλλ᾽ ἱκανὴν εἶναι 

τὴν φρόνησιν βοηθεῖν – sie handeln wie das Wissen es ihnen befiehlt (also muss das Wissen auch 
mächtig sein) und der Verstand ist ausreichend zu helfen. Sowohl Wissen als auch Verstand leiten also 
den Menschen. 
Sokrates zählt die verschiedenen Affekte nur einmal auf und benutzt später ein Beispiel daraus oder 
verweist auf eben diese Aufzählung. Die Beispiele sind dabei oft Trauer und vor allem Lust, die 
Sokrates bzw. Platon für die größte Verführung zum Bösen halten.6 „Nicht mächtig“ beschreibt 
Sokrates dabei mit drei verschiedenen Begriffen, „mächtig, leitend und herrschend“ (ἰσχυρὸν (…) 

ἡγεμονικὸν (…) ἀρχικὸν), die alle bei Platon Eigenschaften des Logistikons, des obersten Seelenteils, 
sind.7 Die Seele des Menschen ist nach Platon das Zentrum von Denken, Erkennen und Wissen. Dabei 
ist das Logistikon der vernünftige Teil der Seele, den nur Philosophen benutzen und der als einziger 
zur Weisheit führt. 
Sokrates beschreibt die Meinung der Menschen aber noch weiter: Sie würden das Wissen sogar für den 
Sklaven der Affekte halten, was Protagoras empört zurückweist. Diese Meinung sei „unehrenhaft“ 
(αἰσχρόν) zwar auch für einen anderen Menschen, doch vor allem für ihn als Weisheitslehrer.8 Die 
Meinung des Sokrates und Protagoras, die stellvertretend für die Philosophen nach der Vorstellung 
Platons stehen, steht also im Gegensatz zu der der meisten Menschen, die Affekte für die Herrscher 
über den Menschen halten.  
Die Menschen glauben sich häufig für „das Böse“ (τὰ κακά), und nicht für „das Gute“ bzw. „das 

Beste“ (τἀγαθὰ bzw. τὰ βέλτιστα) zu entscheiden. Bei Platon ist etwas dann gut, wenn es seine 
Aufgabe richtig erfüllt. Ein Mensch, der richtig handelt, muss also nach seinen Pflichten handeln. 
Obwohl Sokrates und Protagoras wissen, dass ein Mensch, der das Gute erkannt hat, nur noch vom 
Verstand geleitet wird, stellen sie fest, dass die meisten Menschen glauben, auch von Affekten geleiten 
zu werden. 
Protagoras fügt allerdings noch die „Weisheit“ (σοφία) hinzu, um das Bessere nicht nur zu wissen, 

sondern auch zu verstehen, und stimmt mit Sokrates überein, dass das Wissen „schön“ (καλόν) ist, im 

                                                           
4 Protagoras, Platon 318d – 319a 
5 Politeia, Platon 509d-511e 
6 Timaios, Platon 69d 
7 Protagoras, Manuwald S. 390 
8 Protagoras, Manuwald S. 391 



 5 

Gegensatz zur Meinung der Menschen, die es für „nicht mächtig“ halten. Das griechische Wort καλός 

ist das genaue Gegenteil von αἰσχρός und bedeutet, dass etwas von andern als schön angesehen wird. 
Es ist ehrenvoll und in der Gesellschaft anerkannt. Das „Gute“ ist im griechischen Text allerdings 
τἀγαθὰ. Das Adjektiv ἀγαθός ist im Gegensatz zu καλός eine innere Schönheit bzw. 
Vollkommenheit. 
Das Gute ist also innerlich vollkommen und bringt Ansehen. Das Machtverhältnis zwischen den 
Affekten und dem Verstand ist klar: Verstand als stärkste der menschlichen Handlungen ist mächtiger 
als alle Affekte. Niemand kann das Gute erkennen und gleichzeitig Böses tun. 
Weil das alles eindeutig ist, müssten Sokrates und Protagoras eigentlich nach einem Grund (αἴτιός) 
dafür suchen, dass Menschen glauben, sich dennoch manchmal für das Böse zu entscheiden. Nun wird 
zwar die (falsche) Meinung der Menschen genannt, die glauben, dieser „Zustand“ (πάθος) ergebe sich 
daher, dass sie „von Lust (d.h. im weitesten Sinne von Affekten) überwunden werden“ (φασιν ὑπὸ 

τῶν ἡδονῶν ἡττᾶσθαι), aber die Lösung nennt weder Sokrates noch Protagoras hier. 
Erst im späteren Verlauf des Gespräches wird klar, dass Menschen nach einem Lust-Unlust-Kalkül 
handeln und das tun, was ihnen im Moment das Angenehmste zu sein scheint. Das Ziel selbst aber ist 
niemals Böses zu tun. Wenn aber jeder das Gute will und niemand freiwillig Böses tut, kann man nur 
unwissend Böses tun. Das heißt wiederum, dass jeder immer das tut, was er selbst gerade für das Beste 
hält und dass diese Meinungen unterschiedlich sein können. Die Menschen werden also nicht, wie sie 
glauben, von Lust überwunden, sondern vom Guten selbst.9 Die verschiedenen Definitionen von „gut“ 
– sei es ein höchster momentaner Nutzen oder ein moralisch höheres Ziel – führen zu dem falschen 
Handeln, weil sie nicht immer deckungsgleich sind und der unwissende Mensch das falsche auswählt. 
Er verwechselt somit einfach den Weg mit dem Ziel: der Weg zum guten Ziel kann beschwerlich sein, 
während der Weg zum Bösen einfacher und mit sofortiger Lust oder eigenem Nutzen verbunden ist. 
Sobald er das Ziel allerdings als solches und als gut erkannt hat, kann er es nicht mehr nicht tun. 
Der Mensch muss also eigentlich aus freiem Willen das Beste tun können. Ebenso wie im 
Höhlengleichnis der Politeia10 kann der Mensch zur besseren Erkenntnis kommen, da es nur ein 
Problem der Unwissenheit ist. Unwissenheit kann man aber durch Unterricht beheben. Es ist also auch 
die Pflicht des Philosophen, der die Wahrheit erkannt hat, zurückzukehren und Unwissende zu lehren 
(πείθειν τοὺς ἀνθρώπους καὶ διδάσκειν), wie Protagoras es Sokrates am Ende vorschlägt.  
Der Mensch ist also von Grund auf gut und tut freiwillig nie Böses. Immer ist Unwissenheit schuld an 
der falschen Entscheidung. Er kann also von außen durch Hilfe eines anderen gelehrt und zu einem 
besseren bzw. tugendhafteren oder vollkommeneren Wesen werden. 
 

3) Schwachheit des Verstandes als Ursache – Der Mensch als 
leidenschaftliches Wesen 

Die jüngsten drei Tragödien, die von Euripides überliefert worden sind – Alkestis, Medea und 
Hippolytos – schildern die gesellschaftliche Stellung, Gefühle und Leidenschaften von Frauen.11 Sie 
handeln von Personen, die mit ihren festgelegten Rollen in Konflikt kommen, die die ihnen gesetzten 
Grenzen überschreiten und die sich dadurch selbst zerstören.12 Euripides zeigt an Beispielen 
verschiedener Verhältnisse zwischen Mann und Frau, dass der Mensch die seine Grenzen nicht 
überschreiten darf. 
 

Euripides, Medea 1078 – 1080 

Medea ist eine mythische Figur, die beim Zug der Argonauten auf der Suche nach dem Goldenen Vlies 
dem Königssohn Jason das Leben rettet und ihm dann nach Korinth als seine Frau folgt. Als Jason sie 
verlassen und eine korinthische Königstochter heiraten will, bringt Medea aus Rache ihre Rivalin, den 
König von Korinth und ihre gemeinsamen Kinder mit Jason um. Daraufhin entschwindet sie nach 
einem letzten Streitgespräch mit Jason unter gegenseitigen Flüchen auf einem Drachenwagen. 

                                                           
9 Protagoras, Platon 355c 
10 Politeia, Platon 514a-517c 
11 Euripides, Zimmermann S. 97 
12 Euripides, Hose S. 38ff 



 6 

Mitten in die Handlung stellt Euripides hier eine sentenziöse Zwischenbemerkung. Medea hat gerade 
alle Vorkehrungen getroffen, um ihre Rivalin und deren Vater zu töten. Sie ist im Haus und überlegt in 
einem langen Monolog, ob sie es nun auch noch schaffen wird, ihre Kinder zu töten. Sie ist sich völlig 
darüber im Klaren, dass ihr Vorhaben ihr eigenes Leben ebenso wie Jasons zerstören wird und tötet sie 
dennoch.13 Diesen Ausschnitt von drei Versen kann man als den Höhepunkt des gesamten Stückes 
bezeichnen.14 
Medea als Mutter oder Rächerin ist in einem extrem emotionalen inneren Zwiespalt und kurz davor, 
ihre eigenen Kinder umzubringen. Dennoch findet sie Zeit, über die Psychologie des Menschen und 
den Grund für ihr Handeln nachzudenken. Diese psychologischen Zwischenerklärungen sind eine 
Eigenart des Euripides, der sich dadurch stark von seinen beiden Zeitgenossen Sophokles und 
Aischylos unterscheidet. 
Genau wie Platon benutzt Euripides das Wort αἴτιος, als er nach dem Grund sucht. Allerdings ist 
Medea bei Euripides ganz anderer Meinung als Sokrates und Protagoras bei Platon. Sokrates hatte 
gesagt, dass nichts, nicht einmal Affekte, stärker als Vernunft sind. Medea ist aber der Meinung, dass 
Affekte Schuld an der falschen Entscheidung sind. Dabei benutzt sie im Griechischen das Wort θυμὸς. 
Sokrates hatte es in einer Aufzählung vieler verschiedener Affekte genannt und deshalb 
wahrscheinlich nicht allgemein den Affekt, sondern konkret die Wut gemeint. Da Euripides an kurze, 
prägnante Verse gebunden ist, kann er nicht alle Affekte einzeln nennen und fasst sie alle im Wort 
θυμὸς zusammen. Dieser Affekt bzw. diese Leidenschaft ist so stark, dass er sogar die Mutterliebe 
überwindet. 
Das Gegenstück zur sokratischen φρόνησις ist bei Medea die „rationale Reflexion“ (βουλεύμα), die 
sie dagegen für schwächer als den Affekt hält. Ihr gelingt es nicht, diese Reflexion auch in die Tat 
umzusetzen. Auch für Medea ist wie bei Platon das „Böse“ im Griechischen κακόν, allerdings ist es 
gesteigert das „größte“ (μεγίστον) Böse. Das Gute dagegen nennt sie nicht einmal. 
Medea ist nicht etwa von der Rache verblendet, sondern sie „kennt“ (μανθάνω) schon im Voraus die 
Folgen, die aus ihrem Handeln entstehen werden, und dennoch folgt ihrem Affekt sie und nimmt diese 
totale Selbstzerstörung auf sich. Diese Folgen für affektgeleitetes Handeln ist das "größte Böse" 
(μεγίστον (…) κακόν). Das betrifft allerdings nur Menschen, „Sterbliche“ (βρότοι), nicht die Götter. 
Der Mensch hat also keine Möglichkeit, dem Einfluss der Affekte, in diesem Fall vor allem Wut und 
Rache, zu entkommen. Er muss sich damit abfinden, dass er sich nicht immer auf seinen Verstand 
verlassen kann und von Leidenschaften getrieben wird. Das ist das genaue Gegenteil der Meinung des 
Sokrates, der in seinem zweiten Paradoxon meint, niemand tue freiwillig Böses, womit der Sophist 
Protagoras einverstanden ist. Möglicherweise setzt sich hier Euripides sogar genau mit dieser 
vorherigen Stelle in Platons Dialog „Protagoras“ auseinander.15 
 

Euripides, Hippolytos 373 – 387 

Hippolytos ist der junge Sohn des König Theseus, in den sich seine Stiefmutter Phaidra während der 
Abwesenheit ihres Mannes verliebt. Doch der keusche Hippolytos verschmäht ihre Liebe. Aus Rache 
und Gram beschuldigt Phaidra in einem Brief Hippolytos eines Vergewaltigungsversuchs und bringt 
sich um. Ohne seinen Sohn anzuhören verflucht und verbannt Theseus den Unschuldigen. Hippolytos 
stirbt an den Folgen des Fluches in den Armen seines Vaters, der seinen Fehler zu spät erkannt hat. 
Die Verse 373-387 sind ein Ausschnitt eines langen Monologs Phaidras, die sich an ihre 
Kammerfrauen wendet und ihren geplanten Selbstmord rechtfertigen will. Kurz zuvor hatte sie ihrer 
Amme ihre Liebe zu Hippolytos gestanden. 
Genau wie Medea rahmt Phaidra den Anwendungsraum ein: ihre Überlegungen gelten nur im Bereich 
der „Sterblichen“ (θνητῶν). Götter sind davon ausgeschlossen, was allerdings nicht heißt, dass sie 
niemals Böses tun. Schließlich tut in diesem Fall auch Aphrodite nicht das Gute, denn Phaidras Liebe 
ist das Ergebnis ihrer Rache gegen Hippolytos, der die jungfräuliche Artemis ihr vorzieht. Aber für 
Aphrodite hat dieses Handeln keine schlechten Folgen, im Gegenteil erreicht sie genau das, was sie 

                                                           
13 Medea, Euripides V. 816ff 
14 Euripides, Hose S. 54 
15 Platon, Görgemanns S. 127 



 7 

wollte, ohne Schaden für sie selbst. Doch die Götter haben bei Euripides nur einen geringen 
Stellenwert, genau wie bei Platon, der sie ganz außer acht lässt. Man kann sie hier als personifizierte 
Affekte sehen, sie müssen nicht einmal reale Personen sein.16 
Die Folgen für das schlechte Handeln sind ähnlich wie bei Medea: Bei Medea ist es „das größte Böse“, 
hier "zerstört es das Leben der Menschen" (θνητῶν (…) διέφθαρται βίος). 
Phaidra hat beobachtet, dass „Verstand“ (γνώμη) und schlechtes Handeln niemals zusammen 
auftreten. Die meisten Menschen haben ihrer Meinung nach Verstand, aber sie benutzen ihn aus zwei 
Gründen nicht: entweder aus einem ähnlichen Lust-Unlust-Kalkül wie die Menschen bei Platon 
(ἡδονὴν προθέντες ἀντὶ τοῦ καλοῦ ἄλλην τιν᾽ – eine andere Lust oder Freude erscheint ihnen 
angenehmer) oder aus Faulheit (ἀργίας ὕπο). Die Faulheit ist eine völlige Affektlosigkeit. Diesen 
Aspekt hatte bis dahin keiner beachtet.  
Die Freuden, die den Menschen davon abhalten, das Gute zu tun, sind andere Genüsse und 
Vergnügungen, die dem „Guten“ und „Ehrenvollen“ (ἀντὶ τοῦ καλοῦ) vorgezogen werden. Dabei 
wird der „Müßiggang“ (σχολή) besonders negativ hervorgehoben. Eine andere Freude ist bei ihr 
„Scham“ (αἰδώς). Dabei unterscheidet sie gleich zwei verschiedene Gefühle, die diese Bezeichnung 
tragen: das eine ist „nicht schlecht“ (ἡ μὲν οὐ κακή), das andere eine „Last für die Häuser bzw. 
Beziehungen“ (ἡ δ᾽ ἄχθος οἴκων). Auch ihr ist der Unterschied nicht ganz klar, denn sie erklärt es 
nicht weiter. Aber sie bemerkt, dass Scham sowohl zu guten als auch zu schlechten Zwecken benutzt 
werden kann. 
Phaidra nennt ihr „Böses“ ebenso wie die ersten beiden κάκιον. Sie benutzt auch ein ähnliches Wort 
wie Sokrates für den Verstand: das „gute Denken“ (εὖ φρονεῖν). Daran zeigt sich, dass alle zur selben 
Zeit über dasselbe Problem schreiben, selbst wenn sie unterschiedliche Meinungen dazu haben: Sie 
benutzen dieselben Grundbegriffe.  
Doch genau wie Medea hält Phaidra den Verstand für nicht ausreichend, um das Gute zu tun und 
schreibt den Affekten (oder eben der Affektlosigkeit) den Grund für schlechte Entscheidungen zu. Der 
Mensch muss sich also auch hier damit abfinden, dass er manchmal Dinge tut, die er nicht billigt, er es 
aber nicht ändern kann. Auch dieser Ausschnitt ist eine eigene Stellungnahme des Euripides zu dem 
Thema,17 das viele Athener dieser Zeit beschäftigte. 
 

B. Römer: Das Römische Reich am Anfang der Kaiserzeit 

1) Historischer Kontext: Römische Literatur augusteischer Zeit 

Die römische Literatur war zu jeder Zeit abhängig von griechischen Vorbildern, hatte aber je nach 
Epoche ein anderes Verhältnis dazu. Wurden am Anfang der Literaturgeschichte meist hellenistische 
Zeitgenossen einfach übernommen und übersetzt, wurden zu Ovids Zeiten auch ältere Muster 
übernommen. Die Autoren maßen sich daran und versuchten sie zu übertreffen, da die einfache 
Übersetzung nicht mehr als literarische Leistung galt. Der Autor musste z. B selbst schöpferisch. die 
griechische Form mit römischen Inhalten füllen und sich damit auseinandersetzen. 
Ovid lebte und schrieb vor allem in der augusteischen Zeit. Augustus hatte mit viel Mühe die 
Bürgerkriege beendet und versuchte nun, um den Frieden zu erhalten, sowohl den Schein der Republik 
zu wahren als auch seine Macht zu stärken. Er konnte deshalb nicht die geringste Äußerung gegen ihn 
zulassen. Ovid fiel wegen zweifelhaften Äußerungen in Ungnade und wurde von dem „gekränkten“ 
Kaiser verbannt.18 
Dichtung wurde zur häufigsten Gattung der Literatur. Ovid erwarb sich vor allem Nachruhm durch die 
Weiterentwicklung der Elegie.19 Auch historische und mythologische Epen, wie er sie unter anderem 
mit seinen Metamorphosen schrieb, waren sehr beliebt. 
Dichtung und Politik waren zur augusteischen Zeit eng verbunden. Ovid konnte also nicht frei 
schreiben, was er dachte, sondern musste Rücksicht auf den Kaiser nehmen. Augustus nahm für sich 
eine göttliche Abstammung in Anspruch. Deswegen war es für ihn nützlich, wenn Ovid die 

                                                           
16 Euripides, Kuch S. 74 
17 Euripides, Kuch S. 75 
18 Tristia 4,10, Ovid Vers 97f 
19 Ovid, DNP 4 S. 110 / Elegie, DNP 3 S. 969 



 8 

unangefochtene Machtstellung der Götter darstellte und zeigte, dass sich  kein Mensch den Göttern 
widersetzen kann. Andererseits stellte Ovid die Götter nicht als Helfer der Menschen dar, sondern ihr 
Eingreifen schadet den Menschen. Augustus’ Gesamturteil über Ovid war also sicherlich nicht positiv 
und er schickte ihn in die Verbannung. 
 

2) Unfreiheit als Ursache – Niemand kann sich den Göttern widersetzen 

Ovid, Metamorphosen 7, 1-73 

Die Metamorphosen gehören mit den Fasti zu Ovid’s Hauptwerk. Es ist eine Sammlung mythischer 
Erzählungen von Verwandlungen.20 Die siebte Episode beschreibt unter anderem den Argonautenzug 
auf der Suche nach dem Goldenen Vlies. Im Gegensatz zu Euripides, der einen Ausschnitt aus dem 
Leben der Medea in der Fremde, in Korinth, erzählt, beschreibt Ovid einen früheren Zeitpunkt im 
Medea-Mythos, in Kolchis am Schwarzen Meer. Bei Euripides waren Medea und Jason schon lange 
verheiratet, bei Ovid allerdings sieht Medea Jason gerade zum ersten Mal und verliebt sich in ihn. Sie 
rettet ihm das Leben und verrät dadurch ihre eigene Heimat und Familie. In den Erzählungen beider 
Dichter tut sie also das Böse. 
Ovid zeichnet in den Versen 11-71 den inneren Zwiespalt der Medea wieder, in dem ihr Wille gegen 
ihre Leidenschaft, die ein ihr unbekannter Gott ausgelöst hat, kämpft. Sie wägt ab, ob sie dem 
Fremdling das Leben retten und dadurch ihre Heimat verraten soll oder nicht. Im Gegensatz zu den 
allgemeinen Formulierungen bei Platon und Euripides werden hier überwiegend Argumente für und 
gegen das Gute in diesem konkreten Fall ausführlich gegenübergestellt. Es wird hier also der Zustand 
eines Menschen geschildert, der kurz vor der Entscheidung ist. 
Medea hat sehr schnell das Gefühl (V. 10ff), dass ihr Verstand – hier ratio genannt, ähnlich der 
βουλεύμα der „Medea“ des Euripides – nicht ausreicht, um ihren „Affekt“ (furor) zu besiegen. Auch 
ihr „denkendes Bewusstsein“ oder ihr „Geist“ (mens) scheint nicht stärker als diese „neue Kraft“ der 
„Begierde“ (nova vis (…) cupido) zu sein. Offensichtlich muss ein Gott zwischen ihr und der rechten 
Entscheidung steht, selbst wenn sie nicht genau weiß, welcher (V. 12). 
Gegen Ende dieses Ausschnitts (Vers 69-71) merkt Medea, dass ihr Affekt – in ihrem Fall die "Liebe" 
(amare) – das schlechte Handeln beschönigt (V. 69f), indem es einen Teil der Folgen unterschlägt. 
Dadurch, dass sie sich diese Folgen („Schuld“ (culpa), „Frevel“ (nefas) und „Verbrechen“ (crimen)) 
vor Augen führt, entscheidet sie sich, den Fremdling zu vergessen und ihrer Heimat und Familie treu 
zu bleiben. Sie beschließt also das Gute zu tun, setzt sich gegen ihren Affekt durch und tut es dennoch 
nicht. 
Der Grund, warum Medea aber im weiteren Verlauf der Geschichte das Böse tut, ist ein "Rückschritt" 
im Vergleich zu Platon und Euripides. Diese hatten die Götter nicht als Erklärung akzeptiert. Ovid 
greift hier eine überholte archaische Begründung auf: Medea hat einfach keine Wahl, weil der Mensch 
nicht immer frei entscheiden kann. Selbst wenn ihre Willenskraft stärker als Affekte ist – schließlich 
besiegt sie sie zuerst – ist doch ein Götterspruch mächtiger als der menschliche Wille. Ihr Verstand ist 
durch „Recht, Ehrfurcht und Scham“ (rectum, pietasque pudorque) stark genug, dem Affekt zu 
widerstehen, allerdings nicht für lange Zeit, denn sobald sie Jason wieder sieht, muss sie doch dem 
Willen des Gottes, und nicht dem eigenen, gehorchen. Ähnlich wie bei Platon sind Affekte schwächer 
als der Verstand, doch während Platon die Menschen für frei hält, sind sie nach Ovid unfrei und den 
Göttern unterworfen. 
 

C. Christen: Erklärung der Bibel 

1) Kontext: Paulus und das Neue Testament  

In der Bibel gibt es viele Arten von Texten, von verschiedenen Autoren zu verschiedensten Zeiten 
geschrieben. Am Ende des Neuen Testamentes steht vor der Offenbarung des Johannes eine Reihe von 
Briefen, die von Paulus, Petrus, Johannes, Jakobus, Judas und einem anonymen Verfasser an 
Gemeinden oder Mitchristen gesendet wurden. 

                                                           
20 Ovid, DNP 4 S. 113 



 9 

Paulus war römischer Bürger und Jude. Da er Pharisäer war – d.h. durch strenges Einhalten der Gebote 
gerecht werden wollte – sah er in der jungen christlichen Gemeinde eine Gefahr für das Judentum. 
Nachdem er aber die Christen anfänglich verfolgt hatte, bekehrte er sich auch zum Christentum und 
wurde einer der einflussreichsten Missionare dieser Zeit.21 
 

2) Schwachheit des Menschen als Ursache – Das Trachten des 
menschlichen Herzens ist böse von Jugend auf 

Paulus, Brief an die Römer 7, 15f 

Der Brief des Paulus an die Römer ist an die Christen in Rom gerichtet, als Paulus plante, seinen 
Missionsschwerpunkt vom Osten in den Westen des Römischen Reiches zu verlegen. Mit diesem Brief 
wollte er sich vorstellen und ihnen die Botschaft schon im Voraus näher bringen, da er hoffte, so bald 
wie möglich selber nach Rom kommen zu können.22 
Wie die meisten Bibelstellen muss man auch diese im gegebenen Kontext sehen. Paulus beschreibt 
hier den Zustand eines Menschen, der schon bekehrt ist, da er das Gesetz Gottes (und nicht z. B. der 
Juden vgl. 7,22) für „gut“ (καλός) hält. Das ist dasselbe Adjektiv, mit dem auch Platon sein Wissen 
bezeichnet hatte, also etwas, das schön und ehrenvoll ist. Er erkennt seine Sünde und verzweifelt 
daran, dass er sie dennoch immer wieder tut (vgl. 7,24 „Ich elender Mensch!“). 
Bei Platon war die Folge des Wissens die gute Handlung, hier kommt mit dem Wissen erst die 
Erkenntnis des Bösen (vgl. 7,9). Christsein bedeutet also nicht, dass alle Fehler nach der Bekehrung 
sofort beseitigt sind (vgl. 7,22-25), sondern im Gegenteil, dass dem Menschen erst dadurch seine 
Fehler bewusst werden. In 1. Mose 8,21 heißt es: „Das Dichten und Trachten des menschlichen 
Herzens ist böse von Jugend auf.“ Das bedeutet, dass der Mensch niemals von sich selbst aus das Gute 
auch nur wollen wird. Er ist dazu viel zu schwach und gehorcht dem „Gesetz der Sünde“ (7,23), selbst 
wenn er es nicht für gut hält. Das Verb γινώσκω in Vers 15 bedeutet eigentlich „erkennen“ oder 
„wissen“, wenn man den Zusammenhang nicht beachtet. Allerdings ist hier wahrscheinlich nicht die 
Grundbedeutung, sondern eher „billigen“ gemeint,23 da der Mensch sehr wohl weiß, was er tut und nur 
nicht damit einverstanden ist. 
Wenn der Mensch sich nicht aus eigener Kraft für das Gute entscheiden kann, gibt es dann überhaupt 
eine Möglichkeit, das Böse zu besiegen? Paulus zeigt einen Weg, denn in Vers 24 wendet sich nach 
außen und erwartet von dort Hilfe. Diese findet er in Jesus Christus (vgl. 7,25). 
 

III. Epilog 
Es gibt verschiedenste Erklärungsversuche für den – auf den ersten Blick unerklärlichen – Grund, 
warum Menschen Dinge tun, von denen sie wissen, dass sie nicht gut sind. Da die Autoren in 
verschiedenen Epochen und Gebieten lebten, sind auch die Umstände, unter denen sie ihre Theorien 
verfassten, unterschiedlich. 
In den ersten schriftlichen Zeugnissen der Griechen wurde das Unerklärliche mit dem Handeln der 
Götter gedeutet, aber ab dem 6. Jh. v. Chr. begannen die Griechen rationale Gründe für natürliche 
Phänomene zu suchen und zu finden. Der Mensch und sein Verhalten wurde ab dem 4. Jh. zum 
Mittelpunkt ihrer Suche und göttlicher Einfluß wurde nicht mehr anerkannt. 
In dieser Zeit lebten Platon und Euripides, die zwei verschiedene Strömungen der Idee verkörperten, 
dass Menschen und Natur frei von göttlichem Einfluß sind. Für Platon ist die Unwissenheit der Grund 
für schlechtes Handeln, für Euripides die Überlegenheit der Leidenschaften über den Verstand.  
In Platons Menschenbild ist der Mensch daher stark genug, um das durchzusetzen, was er will, bei 
Euripides dagegen muss der Mensch sich damit abfinden, dass es stärkere Mächte als seinen Verstand 
gibt. 
In den nächsten Jahrhunderten stellten sich Platons Theorien allerdings als Utopie heraus und 
Euripides Erklärungen reichten den Menschen offensichtlich auch nicht. Ovid frischte deshalb die 

                                                           
21 Bible d’étude S. 1688 
22 Römer 1,10f 
23 Der Brief an die Römer, Medema S. 112 



 10 

schon verworfene Idee des Einflusses von höheren Wesen wieder auf, obwohl Philosophen seiner Zeit 
ihre polytheistischen Göttern als eine „Mixtur aus menschlichem Betrug und Irrtum sahen.“24 Auch 
Ovid musste das wohl zugeben, da er nicht immer ein sehr positives Bild von ihnen zeichnete. 
Durch die Unfreiheit des Menschen bei Ovid wird die Verantwortung für sein Tun viel geringer als bei 
Platon und Euripides. Bei Platon konnte der Mensch lernen und sich bessern, bei Euripides vielleicht 
noch auf seinen Verstand hoffen und diesen stärken, um wenigstens einigen Affekten zu widerstehen. 
Bei Ovid dagegen kann der Mensch tun, was er will, er wird, wenn es ihm so bestimmt ist, das 
Schlechte tun. Dabei muss dieser Wille von außen nicht unbedingt von einem konkreten Gott kommen, 
sondern kann auch einfach „Bestimmung“ oder „Schicksal“ heißen, was dem heutigen Sprachgebrauch 
entspricht. 
Schließlich gewann die Idee des Paulus, der den Grund in der Schwachheit des Menschen gegenüber 
einer höheren, bösen Macht fand, die Oberhand,. Diese Lehre, die bis heute noch gilt, „setzte sich 
aufgrund ihrer überzeugenden Evidenz durch“.25  Paulus vereint in seiner Theorie die Verantwortung 
des Menschen, die auch schon Platon gesehen hatte, mit der Erkenntnis des Einflusses von höheren 
Mächten, die von Ovid beschrieben wurde. Da der Christ Hilfe von außen bekommen kann (der heilige 
Geist),26 liegt es in seiner Verantwortung, diese Hilfe anzunehmen und damit das "Böse" (die Sünde) 
zu besiegen. 
Dass es Hilfe von außen geben kann, ist nicht selbstverständlich. Medea hatte versucht, nur mit sich 
selbst zu ringen und hatte diesen Konflikt nicht nach außen gebracht.27 Phaidra hatte immerhin ihre 
Amme eingeweiht und diese versuchte auch ihrerseits, eine Lösung zu finden. Diesen Gedanken von 
der Hilfe von außen hatte aber auch Platon, als er sich überlegte, dass der Mensch mit Hilfe des 
Philosophen zur richtigen Erkenntnis des Guten kommen könnte. Der Unterschied zu Paulus liegt 
darin, dass ein Philosoph auch ein Mensch ist, Jesus Christus aber als Gott über den Menschen steht. 
Hier ist auch das Götterbild ganz anders als das des Ovid: Bei ihm war das Wirken des Gottes 
keineswegs hilfreich für den Menschen, im Gegenteil. Paulus dagegen zeigt einen gütigen Gott, der 
dem Menschen hilft, das Gute zu erkennen und das Gute zu tun. 
 

IV. Literaturverzeichnis 
La Bible avec notes d'étude. Vie nouvelle. Segond 21 (2010). 2. Aufl. Genf: Société Biblique de 
Genève. 

Bowie, Ewen; Ü: L. S.; Spoth, Friedrich (1998): Elegie. In: Der neue Pauly 3, S. 969–976. 

Bröcker, Walter (1990): Platos Gespräche. 4. Aufl. Frankfurt a. M: Klostermann. 

Erler, Michael (2006): Platon. Orig.-Ausg. München: Beck (Denker, 573). 

Euripides (2002): Medea. Griechisch/deutsch. [Nachdr.]. Stuttgart: Reclam (Universal-Bibliothek, Nr. 
7978). 

Euripides; Buschor, Ernst (1996): Ausgewählte Tragödien. 2 Bände. Zürich: Artemis & Winkler 
(Sammlung Tusculum, 1). 

Gibbon, Edward (2004): Verfall und Untergang des römischen Imperiums. 6 Bände. 2. Aufl. 
München: Deutscher Taschenbuchverlag 

Görgemanns, Herwig (1994): Platon. Heidelberg: Universitätsverlag C. Winter (Heidelberger 
Studienhefte zur Altertumswissenschaft). 

Gunther Eigler (1977): Platon Werke. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (1). 

Heinrich Kuch (1984): Euripides. 1. Aufl. Leipzig: Reclam (Biographien). 

Horn, Christoph; Müller, Jörn; Söder, Joachim (2009): Platon-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. 
Unter Mitarbeit von Anna Schriefl und Simon Weber. Stuttgart: Metzler. 
                                                           
24 Gibbon, Verfall und Untergang des römischen Imperiums Bd. 2 S.139 
25 Gibbon, Verfall und Untergang des römischen Imperiums Bd. 2 S. 123 
26 Bibel, Römer 8,26 
27 Euripides, Kuch S. 64 



 11 

Hose, Martin (2008): Euripides. Der Dichter der Leidenschaften. Mu ̈nchen: Beck. 

Kenney, Edward John; Ü: Berlin, Thomas Götzelt (1998): Ovidius Naso, Publius. der röm. Dichter 
Ovid. In: Der neue Pauly  9, S. 110–119. 

Koning, M.G de (2001): Eine Erklärung des Briefes von Paulus speziell für dich. Der Brief an die 
Römer. 1. Aufl. Retzow: Daniel. 

Luther, Martin (1996): Die Bibel nach der Ub̈ersetzung Martin Luthers. Mit Apokryphen. Rev. 

Fassung von 1984. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft. 

Manuwald, Bernd; Heitsch, Ernst; Müller, Carl Werner (1999): Protagoras. Übersetzung und 
Kommentar. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (hrsg. von Ernst Heitsch und Carl Werner Müller). 

May, Yomb (2010): Wissenschaftliches Arbeiten. Eine Anleitung zu Techniken und Schriftform. 
Stuttgart: Reclam (Kompaktwissen für Schülerinnen und Schüler, 15231). 

Medema, Henk P. (1992): Der Brief an die Römer. Bielefeld: Christliche Literatur-Verbreitung. 

Nestle, Eberhard; Nestle, Erwin; Aland, Barbara; Aland, Kurt; Karavidopoulos, Johannes; Martini, 
Carlo M. et al. (2008): Novum Testamentum Graece et Latine. 3. Aufl. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft. 

Platon; Krautz, Hans-Wolfgang (2004): Protagoras. Griechisch/deutsch. Bibliogr. erg. Ausg., Nachdr. 
Stuttgart: Reclam (Universal-Bibliothek, 1708). 

Rohdich, Hermann (1968): Die Euripideische Tragödie. Untersuchungen zu ihrer Tragik. Heidelberg: 
Universitätsverlag C. Winter (Zweite Reihe, 24). 

Schäfer, Christian (2007): Platon-Lexikon. Begriffswörterbuch zu Platon und der platonischen 
Tradition. Darmstadt: Wiss. Buchges. 

Szlezák, Thomas A. (1998): Platon. In: Der neue Pauly 9, S. 1095–1110. 

Zimmermann, Bernhard (1998): Euripides. In: Der neue Pauly 4, S. 280–289. 

Zimmermann, Bernhard (2005): Die griechische Tragödie. Eine Einführung. Unveränd. Nachdr. der 2. 
Aufl., München, Artemis u. Winkler, 1992. Düsseldorf: Patmos (Patmos Paperback). 
 

V. Internetquellenverzeichnis 
Fuhrmann, Manfred: Epochen der römischen Literatur. Online im Internet: URL: 
http://www.lateinservice.de/referate/inhalt/epochenref.htm (Stand 6.01.2011) 

Gottwein, Egon: Publius Ovidius Naso. Metamorphoses – Verwandlungen. Online im Internet: URL: 
http://www.gottwein.de/Lat/ov/ovmet07001.php (Stand 6.01.2011) 

Lichtenberger, Peter: Imperator Caesar Divi Filius Augustus. Online im Internet: URL: 
http://www.imperiumromanum.com/personen/kaiser/augustus_01.htm (Stand 6.01.2011) 
 

VI. Selbstständigkeitserklärung 
Hiermit erkläre ich des Eides statt, dass ich die vorliegende Arbeit selbstständig verfasst und keine 
anderen als die angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt habe. Alle Stellen meiner Arbeit, die dem 
Wortlaut oder dem Sinn nach anderen Werken entnommen sind, habe ich in jedem Fall unter Angabe 
der Quelle als Entlehnung kenntlich gemacht. Die vorliegende Arbeit hat in dieser oder ähnlicher Form 
noch keiner anderen Prüfungsbehörde vorgelegen. 
 


