Das Gute erkennen — Das Bose tun

Warum tun Menschen Dinge, von denen sie wissen, dass
sie nicht gut sind?

30. Landeswettbewerb Alte Sprachen 2011
Hausarbeit zu Thema 2

Clémentine Sohne
Ringstrafle 12
77836 Rheinmiinster

Gymnasium Hohenbaden, Baden-Baden



Inhaltverzeichnis

IR 2501 (S5 11 XSSOSR 2
L. TeXtINEEIPIELATION . .uviiitiieiiieeeieeeetee ettt e ettt e et e e e tteeeteeesteeeesseeessseeessseeesseeessseessssaessseeessseeennseeensseeans 3
A. Griechen: Vorstellungen im Athen des 5. Jh. V. Chr. ....ouuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 3

1) Historischer Kontext: DemoKratie in AtNEN c..vu.iuiiiieiiriiiis e eee et e et e e e e e e e et s e e e eaeaneananns 3

2) Unwissenheit als Ursache — Niemand tut freiwillig BOSES.....uviuiiuriiiriiiiiiiiiiiiie ittt een e eenneeieeaneennnens 3
Platon, Protagoras 352 D1 — @5......eeue et ee e et e et e et e et a e aan 3

3) Schwachheit des Verstandes als Ursache — Der Mensch als leidenschaftliches Wesen.......c.cuvvevveiiinniiiniiinennnes 5
Euripides, Medea 1078 — 1080................cuuuueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 5

Euripides, HIDPOIYIOS 373 — 387 ..vvveeeeee oottt 6

B. Romer: Das Romische Reich am Anfang der KaiSerzeit..........uuuuuuuururururiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiiiiiiiiiieeaes 7

1) Historischer Kontext: Romische Literatur augusteisCher Zeit .........ceueeeureunreririniriiiiieeiieeieee et et eeeeeneennnens 7

2) Unfreiheit als Ursache — Niemand kann sich den Gottern WidersetZen ........oveeveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiiieeeeeeeeeeeenens 8
OVid, MetamorpDROSEN 7, 1-73 .. ...eeueeesiie e ettt tee e ee et et et e e e ee e e e et e eansaan s ea s e aanaaenerensenneenns 8

C. Christen: Erklarung der BIDEl ..........oiiiiiiiiiiiiiiiie ettt et e e e et e e e eaare e e e earaeeas 8

1) Kontext: Paulus und das NeUe TeStAMENT .....uuuiiunieueirreireireteeieeeneeteereereeuesueseneeeserssesssenssenssensssnsesnsees 8

2) Schwachheit des Menschen als Ursache — Das Trachten des menschlichen Herzens ist bose von Jugend auf ........ 9
Paulus, Brief an die ROMEF 7, 15f ..........cuuuueiiieeeeee ettt aaa e 9

0 27071 Lo OSSOSO 9
IV, LIteraturVETZEICKIIS .....oouiiiiiieiieiiiieiie ettt ettt et e st b e et e et esabe e bt e sabeenseesateebeasnseenseens 10
V. InternetqUellenVerZEICHIIS. ... .ccociiiieiiie et e et et e e e e e sbe e e e aaeeessseeesnseeennns 11
V1. SelbststandigkeitSETKIATUNG ........cccviiiiiiiiiiiiciiecie ettt et ebe e ebeeteeseaeesseeennas 11

I. Einleitung

Die Feststellung, daB Menschen Dinge tun, von denen sie wissen, dass sie nicht gut sind, zieht sich wie
ein roter Faden durch die Geschichte. Das gilt sowohl fiir jeden einzelnen Menschen als auch fiir die
Menschheitsgeschichte im Allgemeinen.

Alle Menschen haben nicht dieselbe Vorstellung davon, wie das Gute konkret aussehen soll bzw. was
es tatsdchlich ist. Aber selbst wenn ein Mensch eine Definition fiir richtig hdlt — egal wie sie
beschaffen ist — handelt er nicht immer danach. Das Bdse dagegen zu definieren ist einfacher: es ist
das Gegenteil des jeweiligen Guten.

Es ist ein Problem fiir die Lehrenden, deren Schiiler die Erkenntnisse nicht in Taten umsetzten und es
kann ein Problem fiir das Individuum sein, wenn es iiber sein Handeln nachdenkt.

Erfahrungsgemadl tut ein Mensch selten das Bose nur um des Bosen willen. Wenn man also davon
ausgeht, dass die meisten Menschen, die Boses tun, keine Sadisten sind, muss man nach einem
anderen Grund fiir diese Tatsache suchen: Warum tun Menschen nun tatséchlich Dinge, von denen sie
wissen, dass sie nicht gut sind?

Die moglichen Antworten sind bereits in der antiken Literatur vom Athen des 5. Jh. v. Chr. bis ins
Romische Reich im 1. Jh. n. Chr. gegeben worden. Beispielhaft werden Texte von griechischen, einem
romischen und einem christlichen Autor untersucht und verglichen.




I1. Textinterpretation
A. Griechen: Vorstellungen im Athen des 5. Jh. v. Chr.
1) Historischer Kontext: Demokratie in Athen

Platon und Euripides lebten in einer Zeit groBer auflenpolitischer Umbriiche und innenpolitischer
Spannungen. Nach der Niederlage Athens im Peloponnesischen Krieg wurde oft versucht, mit Gewalt
die eigne Ansicht von Recht durchzusetzen. Moralische Werte galten nicht mehr, politische Morde
waren in dem riesigen attischen Flottenimperium géngig.! Auch Platons Familie war eng mit diesem
Geschehen verbunden: Zwei seiner Verwandten gehorten zu den Dreilig Tyrannen, die nach dem
Krieg kurzzeitig die Herrschaft iibernahmen.

Platons Dialoge und Euripides’ Tragddien befassen sich mit Themen, die im Athen des 5. Jh. v. Chr.
an der Tagesordnung waren. Dazu gehort unter anderem auch die Frage nach dem Grund fiir
menschliches Handeln. Nach der Einfiihrung der Demokratie musste jeder Biirger in der Lage sein,
sich am offentlichen Leben zu beteiligen und politische und rechtliche Fragen zu entscheiden. Somit
fiihrte die Demokratie zu einem massenhaften Entscheidungszwang. Es war also wichtig zu wissen, ob
jeder Mensch immer féhig ist, das richtige Urteil zu fdllen und wovon er beeinflusst wird.

Jemand, der die richtigen Entscheidungen féllen konnte, musste im Besitz der Tugend, der seelischen
Vollkommenheit, sein. Allerdings konnte nach der Abschaffung der aristokratischen Regierung die
alte Werteordnung nicht beibehalten werden. Tugend als hochster Wert war ndmlich nicht mehr von
Herkunft und Familie abhingig — der Adel war nun nicht mehr der einzige, der sie dank seiner
Veranlagung einfach hatte — sondern sie konnte nach demokratischem Verstidndnis von allen Biirgen
durch Erziehung erworben werden. So fiihrte die Frage nach dem Grund fiir menschliches Handeln zur
Frage nach der Werteordnung und ihrer Geltung in der Gesellschaft.

AuBerdem gaben sich die Menschen mit den Gottermythen als universelle Erkldrung fiir die Ordnung
in ithrer Welt nicht mehr zufrieden. Seit den Vorsokratikern suchten sie nach Antworten au3erhalb des
religiésen Bereichs. Spétestens mit Protagoras riickte der Mensch in den Mittelpunkt der Philosophie,
als er sagte, das MaB aller Dinge sei der Mensch (ITavtwv xonuatwv péteov éotiv avOowmoc.) und
nicht mehr ein Gott oder die Natur.

Platon als Philosoph befasst sich mit dieser Frage vor allem in seinen frithen sokratischen Dialogen, in
denen er nach dem richtigen Handeln und Definitionen fiir abstrakte Begriffe sucht.” Euripides gehort
zu den drei groBten Tragddiendichtern dieser Zeit und ist unter ihnen derjenige, der sich als einziger
mit den Leidenschaften und der Psychologie des Menschen auseinandersetzt.

2) Unwissenheit als Ursache — Niemand tut freiwillig Boses
Platon, Protagoras 352 bl — eS

Platon erklart in seinem Dialog ,,Protagoras® unter anderem, wie es moglich ist, dass ein Mensch
glauben kann, Boses zu tun, obwohl Sokrates sagt, niemand tue freiwillig Boses. Ein Mensch, der
Boses tut, kann also das Gute erst gar nicht erkannt haben. Er hilt etwas anderes, Angenehmeres, fiir
das Gute und tut dann dieses. Sobald er aber das Gute wirklich erkannt hat, handelt er danach.

Ganz allgemein befasst sich Platon im ,,Protagoras® vor allem mit der Lehr- und Lernbarkeit der
Tugend. Der Sophist Protagoras will in seinem Unterricht eine neuartige Qualifikation, die "politische
Kunst", lehren, die die Tugend fordern und seine Schiiler zu besseren Menschen machen soll.?
Sokrates begleitet den jungen Hippokrates, der gerne Protagoras’ Schiiler werden mdchte, zu dem
bekannten Sophisten, um ihn nach dem eigentlichen Inhalt seines Unterrichts zu fragen.

Sokrates und Protagoras sind nun im Haus des Kallias und haben sich bereits eingehend mit der Frage
nach politischer Kunst und dem Verhiltnis der Einzeltugenden zur Gesamttugend befasst. Nach einer
Abschweifung iiber ein Gedicht des Simonides kehren sie zur Diskussion iiber die Identitdt der
Einzeltugenden zuriick. Der vorliegende Text ist ein Teil dieser Diskussion. Es ist ein philosophischer

! Platon, Erler S. 17f
? Platon, Gérgemanns S. 83
3 Protagoras, Platon 318a



Erklarungsversuch fiir den logischen Widerspruch eines Menschen, der das Gute nicht tut, obwohl er
glaubt, es erkannt zu haben.

Die Fragestellung des Sokrates lautet: Wird der Mensch vom Verstand oder von Affekten beherrscht?
Beide sind sich einig, dass der ,,Verstand* (dpodvnowg) starker ist als alle Affekte ist und dass der
Mensch, nachdem er das Gute erkannt hat, es auch tut. Protagoras grenzt sich hier also stark von
anderen Sophisten ab, die in der Regel die Affekte fiir stirker halten. Das ist auch der Grund, warum
sie mit ihrer Rhetorik an die Affekte des Menschen appellieren. Diese Abgrenzung gegeniiber den
andern Sophisten ist fiir Protagoras allerdings nicht uniiblich.*

Das "Wissen" (¢miotjun) um das Gute glauben die meisten Menschen zu haben (dixvoovvtat, GAA’
évovong moAAGkic avBpdmw érmotiunc). Das Wort émotriun in seiner Grundbedeutung kann
sowohl mit "Wissen" als auch mit "Erkenntnis" iibersetzt werden. Die éruotrjun ist aber bei Platon,
wenn man diese Stelle mit dem Liniengleichnis der Politeia® vergleicht, die richtigste Form des
erkannten Wissens, da es sich nur auf Ideen stiitzt, die selbst keine weiteren Voraussetzungen mehr
n6tig haben und Wahrheit sind.

Fiir Sokrates ist der Denkfehler der meisten Menschen an erster Stelle beim Machtverhiltnis zwischen
den Affekten und dem Verstand, die beide den Menschen leiten wollen, zu finden. Zunichst beschreibt
er also, was die meisten Menschen von diesem Machtverhdltnis ,halten” (doxel). Die d6&a (das
Substantiv zu dokel) ist im Liniengleichnis eine sehr unsichere Form des Wissens, nahe dem einfachen
,»(Glauben ohne jegliche abgesicherte Basis. Die Meinung der Menschen ist also vollig unbegriindet.
Sie halten ndmlich Affekte (Bupdv, (...) ndovnyy, (...) Avmny, (...) éowra, (...) dpoPov) fiir stiarkere
Beherrscher des Menschen als den Verstand. Dabei nennen sie den Verstand zwar nicht, aber Sokrates
setzt spater den Verstand und das Wissen gleich: moattewy 1) v émotun keAevn), dAA’ tkavnv eivat
v $podvnowv PonOeiv — sie handeln wie das Wissen es ihnen befiehlt (also muss das Wissen auch
michtig sein) und der Verstand ist ausreichend zu helfen. Sowohl Wissen als auch Verstand leiten also
den Menschen.

Sokrates zdhlt die verschiedenen Affekte nur einmal auf und benutzt spiter ein Beispiel daraus oder
verweist auf eben diese Aufzdhlung. Die Beispiele sind dabei oft Trauer und vor allem Lust, die
Sokrates bzw. Platon fiir die groBte Verfihrung zum Bosen halten.’ ,Nicht michtig® beschreibt
Sokrates dabei mit drei verschiedenen Begriffen, ,,méchtig, leitend und herrschend* (ioxvoov (...)
nyepovikov (...) agxucov), die alle bei Platon Eigenschaften des Logistikons, des obersten Seelenteils,
sind.” Die Seele des Menschen ist nach Platon das Zentrum von Denken, Erkennen und Wissen. Dabei
ist das Logistikon der verniinftige Teil der Seele, den nur Philosophen benutzen und der als einziger
zur Weisheit fiihrt.

Sokrates beschreibt die Meinung der Menschen aber noch weiter: Sie wiirden das Wissen sogar fiir den
Sklaven der Affekte halten, was Protagoras empdrt zuriickweist. Diese Meinung sei ,,unehrenhaft*
(aloxedv) zwar auch fiir einen anderen Menschen, doch vor allem fiir ihn als Weisheitslehrer.® Die
Meinung des Sokrates und Protagoras, die stellvertretend fiir die Philosophen nach der Vorstellung
Platons stehen, steht also im Gegensatz zu der der meisten Menschen, die Affekte fiir die Herrscher
iiber den Menschen halten.

Die Menschen glauben sich héufig fiir ,,das Bose™ (t& kaxd), und nicht fiir ,,das Gute* bzw. ,,das
Beste® (tayaBba bzw. ta BeAtiota) zu entscheiden. Bei Platon ist etwas dann gut, wenn es seine
Aufgabe richtig erfiillt. Ein Mensch, der richtig handelt, muss also nach seinen Pflichten handeln.
Obwohl Sokrates und Protagoras wissen, dass ein Mensch, der das Gute erkannt hat, nur noch vom
Verstand geleitet wird, stellen sie fest, dass die meisten Menschen glauben, auch von Affekten geleiten
zu werden.

Protagoras fiigt allerdings noch die ,,Weisheit™ (codia) hinzu, um das Bessere nicht nur zu wissen,

sondern auch zu verstehen, und stimmt mit Sokrates {iberein, dass das Wissen ,,schon‘ (kaAov) ist, im

* Protagoras, Platon 318d —319a
> Politeia, Platon 509d-511e

% Timaios, Platon 69d

7 Protagoras, Manuwald S. 390

¥ Protagoras, Manuwald S. 391



Gegensatz zur Meinung der Menschen, die es fiir ,,nicht méchtig™ halten. Das griechische Wort kaAdg
ist das genaue Gegenteil von aioxpdc und bedeutet, dass etwas von andern als schon angesehen wird.
Es ist ehrenvoll und in der Gesellschaft anerkannt. Das ,,Gute* ist im griechischen Text allerdings
tayaBba. Das Adjektiv ayaBoc ist im Gegensatz zu wkaAdg eine innere Schonheit bzw.
Vollkommenbheit.

Das Gute ist also innerlich vollkommen und bringt Ansehen. Das Machtverhiltnis zwischen den
Affekten und dem Verstand ist klar: Verstand als starkste der menschlichen Handlungen ist méachtiger
als alle Affekte. Niemand kann das Gute erkennen und gleichzeitig Boses tun.

Weil das alles eindeutig ist, miissten Sokrates und Protagoras eigentlich nach einem Grund (aitiog)
dafiir suchen, dass Menschen glauben, sich dennoch manchmal fiir das Bdse zu entscheiden. Nun wird
zwar die (falsche) Meinung der Menschen genannt, die glauben, dieser ,,Zustand (m&0og) ergebe sich
daher, dass sie ,,von Lust (d.h. im weitesten Sinne von Affekten) tiberwunden werden* (dpaowv vmo
TV Ndovev NrtacOat), aber die Losung nennt weder Sokrates noch Protagoras hier.

Erst im spdteren Verlauf des Gespriaches wird klar, dass Menschen nach einem Lust-Unlust-Kalkiil
handeln und das tun, was ihnen im Moment das Angenehmste zu sein scheint. Das Ziel selbst aber ist
niemals Boses zu tun. Wenn aber jeder das Gute will und niemand freiwillig Bdses tut, kann man nur
unwissend Boses tun. Das heilit wiederum, dass jeder immer das tut, was er selbst gerade flir das Beste
hilt und dass diese Meinungen unterschiedlich sein kdnnen. Die Menschen werden also nicht, wie sie
glauben, von Lust iiberwunden, sondern vom Guten selbst.” Die verschiedenen Definitionen von »Zut®
— sei es ein hochster momentaner Nutzen oder ein moralisch héheres Ziel — flihren zu dem falschen
Handeln, weil sie nicht immer deckungsgleich sind und der unwissende Mensch das falsche auswéhlt.
Er verwechselt somit einfach den Weg mit dem Ziel: der Weg zum guten Ziel kann beschwerlich sein,
wiahrend der Weg zum Bdsen einfacher und mit sofortiger Lust oder eigenem Nutzen verbunden ist.
Sobald er das Ziel allerdings als solches und als gut erkannt hat, kann er es nicht mehr nicht tun.

Der Mensch muss also eigentlich aus freiem Willen das Beste tun konnen. Ebenso wie im
Héhlengleichnis der Politeia'® kann der Mensch zur besseren Erkenntnis kommen, da es nur ein
Problem der Unwissenheit ist. Unwissenheit kann man aber durch Unterricht beheben. Es ist also auch
die Pflicht des Philosophen, der die Wahrheit erkannt hat, zuriickzukehren und Unwissende zu lehren
(TelBewv Tovg avOpwmoug katl dddokewv), wie Protagoras es Sokrates am Ende vorschligt.

Der Mensch ist also von Grund auf gut und tut freiwillig nie Boses. Immer ist Unwissenheit schuld an
der falschen Entscheidung. Er kann also von auBlen durch Hilfe eines anderen gelehrt und zu einem
besseren bzw. tugendhafteren oder vollkommeneren Wesen werden.

3) Schwachheit des Verstandes als Ursache — Der Mensch als
leidenschaftliches Wesen

Die jlingsten drei Tragddien, die von Euripides tberliefert worden sind — Alkestis, Medea und
Hippolytos — schildern die gesellschaftliche Stellung, Gefiihle und Leidenschaften von Frauen.'' Sie
handeln von Personen, die mit ihren festgelegten Rollen in Konflikt kommen, die die ihnen gesetzten
Grenzen iiberschreiten und die sich dadurch selbst zerstoren.'? Euripides zeigt an Beispielen
verschiedener Verhéltnisse zwischen Mann und Frau, dass der Mensch die seine Grenzen nicht
iiberschreiten darf.

Euripides, Medea 1078 — 1080

Medea ist eine mythische Figur, die beim Zug der Argonauten auf der Suche nach dem Goldenen Vlies
dem Konigssohn Jason das Leben rettet und ihm dann nach Korinth als seine Frau folgt. Als Jason sie
verlassen und eine korinthische Konigstochter heiraten will, bringt Medea aus Rache ihre Rivalin, den
Konig von Korinth und ihre gemeinsamen Kinder mit Jason um. Darauthin entschwindet sie nach
einem letzten Streitgespriach mit Jason unter gegenseitigen Fliichen auf einem Drachenwagen.

? Protagoras, Platon 355¢

' Politeia, Platon 514a-517¢

"' Euripides, Zimmermann S. 97
' Euripides, Hose S. 38ff



Mitten in die Handlung stellt Euripides hier eine sentenzidse Zwischenbemerkung. Medea hat gerade
alle Vorkehrungen getroffen, um ihre Rivalin und deren Vater zu téten. Sie ist im Haus und iiberlegt in
einem langen Monolog, ob sie es nun auch noch schaffen wird, ihre Kinder zu toten. Sie ist sich vollig
dariiber im Klaren, dass ihr Vorhaben ihr eigenes Leben ebenso wie Jasons zerstdren wird und totet sie
dennoch.” Diesen Ausschnitt von drei Versen kann man als den Hohepunkt des gesamten Stiickes
bezeichnen.'*

Medea als Mutter oder Récherin ist in einem extrem emotionalen inneren Zwiespalt und kurz davor,
ihre eigenen Kinder umzubringen. Dennoch findet sie Zeit, liber die Psychologie des Menschen und
den Grund fiir ihr Handeln nachzudenken. Diese psychologischen Zwischenerkldrungen sind eine
Figenart des Euripides, der sich dadurch stark von seinen beiden Zeitgenossen Sophokles und
Aischylos unterscheidet.

Genau wie Platon benutzt Euripides das Wort aitiog, als er nach dem Grund sucht. Allerdings ist
Medea bei Euripides ganz anderer Meinung als Sokrates und Protagoras bei Platon. Sokrates hatte
gesagt, dass nichts, nicht einmal Affekte, stirker als Vernunft sind. Medea ist aber der Meinung, dass
Affekte Schuld an der falschen Entscheidung sind. Dabei benutzt sie im Griechischen das Wort Oupoc.
Sokrates hatte es in einer Aufzdhlung vieler verschiedener Affekte genannt und deshalb
wahrscheinlich nicht allgemein den Affekt, sondern konkret die Wut gemeint. Da Euripides an kurze,
priagnante Verse gebunden ist, kann er nicht alle Affekte einzeln nennen und fasst sie alle im Wort
Bupog zusammen. Dieser Affekt bzw. diese Leidenschaft ist so stark, dass er sogar die Mutterliebe
iiberwindet.

Das Gegenstiick zur sokratischen ¢poovnoic ist bei Medea die ,rationale Reflexion* (BovAevua), die
sie dagegen fiir schwicher als den Affekt hilt. Ihr gelingt es nicht, diese Reflexion auch in die Tat
umzusetzen. Auch fiir Medea ist wie bei Platon das ,,Bose im Griechischen kakov, allerdings ist es
gesteigert das ,,groffte” (peyiotov) Bose. Das Gute dagegen nennt sie nicht einmal.

Medea ist nicht etwa von der Rache verblendet, sondern sie ,.kennt* (uavOavw) schon im Voraus die
Folgen, die aus ihrem Handeln entstehen werden, und dennoch folgt ihrem Affekt sie und nimmt diese
totale Selbstzerstorung auf sich. Diese Folgen fiir affektgeleitetes Handeln ist das "groBte Bose"
(neytotov (...) kakdv). Das betrifft allerdings nur Menschen, ,,Sterbliche (fodtou), nicht die Gotter.
Der Mensch hat also keine Moglichkeit, dem Einfluss der Affekte, in diesem Fall vor allem Wut und
Rache, zu entkommen. Er muss sich damit abfinden, dass er sich nicht immer auf seinen Verstand
verlassen kann und von Leidenschaften getrieben wird. Das ist das genaue Gegenteil der Meinung des
Sokrates, der in seinem zweiten Paradoxon meint, niemand tue freiwillig Boses, womit der Sophist
Protagoras einverstanden ist. Moglicherweise setzt sich hier Euripides sogar genau mit dieser
vorherigen Stelle in Platons Dialog ,,Protagoras* auseinander.'’

Euripides, Hippolytos 373 — 387

Hippolytos ist der junge Sohn des Konig Theseus, in den sich seine Stiefmutter Phaidra wihrend der
Abwesenheit ihres Mannes verliebt. Doch der keusche Hippolytos verschmiht ihre Liebe. Aus Rache
und Gram beschuldigt Phaidra in einem Brief Hippolytos eines Vergewaltigungsversuchs und bringt
sich um. Ohne seinen Sohn anzuhdren verflucht und verbannt Theseus den Unschuldigen. Hippolytos
stirbt an den Folgen des Fluches in den Armen seines Vaters, der seinen Fehler zu spit erkannt hat.

Die Verse 373-387 sind ein Ausschnitt eines langen Monologs Phaidras, die sich an ihre
Kammerfrauen wendet und ihren geplanten Selbstmord rechtfertigen will. Kurz zuvor hatte sie ihrer
Amme ihre Liebe zu Hippolytos gestanden.

Genau wie Medea rahmt Phaidra den Anwendungsraum ein: ihre Uberlegungen gelten nur im Bereich
der ,,Sterblichen” (6vntav). Gotter sind davon ausgeschlossen, was allerdings nicht heif3it, dass sie
niemals Bdses tun. Schlieflich tut in diesem Fall auch Aphrodite nicht das Gute, denn Phaidras Liebe
ist das Ergebnis ihrer Rache gegen Hippolytos, der die jungfriuliche Artemis ihr vorzieht. Aber fiir
Aphrodite hat dieses Handeln keine schlechten Folgen, im Gegenteil erreicht sie genau das, was sie

' Medea, Euripides V. 816ff
" Euripides, Hose S. 54
'* Platon, Gérgemanns S. 127



wollte, ohne Schaden fiir sie selbst. Doch die Gotter haben bei Euripides nur einen geringen
Stellenwert, genau wie bei Platon, der sie ganz aufler acht ldsst. Man kann sie hier als personifizierte
Affekte sehen, sie miissen nicht einmal reale Personen sein.'®

Die Folgen fiir das schlechte Handeln sind dhnlich wie bei Medea: Bei Medea ist es ,,das grofite Bose®,
hier "zerstort es das Leben der Menschen" (Bvntov (...) diédpOaotar Blog).

Phaidra hat beobachtet, dass ,,Verstand” (yvwun) und schlechtes Handeln niemals zusammen
auftreten. Die meisten Menschen haben ihrer Meinung nach Verstand, aber sie benutzen ihn aus zwei
Griinden nicht: entweder aus einem &hnlichen Lust-Unlust-Kalkiil wie die Menschen bei Platon
(Mdovnv meoBévteg avti ToL kaAov dAAnv twv’ — eine andere Lust oder Freude erscheint ihnen
angenehmer) oder aus Faulheit (&oyilac vmo). Die Faulheit ist eine vollige Affektlosigkeit. Diesen
Aspekt hatte bis dahin keiner beachtet.

Die Freuden, die den Menschen davon abhalten, das Gute zu tun, sind andere Geniisse und
Vergniigungen, die dem ,,Guten” und ,,Ehrenvollen” (avti tov kaAov) vorgezogen werden. Dabei
wird der ,,Miifiggang® (oxoArn) besonders negativ hervorgehoben. Eine andere Freude ist bei ihr
»Scham™ (adwg). Dabei unterscheidet sie gleich zwei verschiedene Gefiihle, die diese Bezeichnung
tragen: das eine ist ,,nicht schlecht (] pév ov kaxn), das andere eine ,Last fiir die Hauser bzw.
Beziehungen® (1] 8" &x0Boc oikwv). Auch ihr ist der Unterschied nicht ganz klar, denn sie erklart es
nicht weiter. Aber sie bemerkt, dass Scham sowohl zu guten als auch zu schlechten Zwecken benutzt
werden kann.

Phaidra nennt ihr ,,Boses® ebenso wie die ersten beiden kdxiov. Sie benutzt auch ein dhnliches Wort
wie Sokrates fiir den Verstand: das ,,gute Denken® (e0 ¢pooveiv). Daran zeigt sich, dass alle zur selben
Zeit liber dasselbe Problem schreiben, selbst wenn sie unterschiedliche Meinungen dazu haben: Sie
benutzen dieselben Grundbegriffe.

Doch genau wie Medea hilt Phaidra den Verstand fiir nicht ausreichend, um das Gute zu tun und
schreibt den Affekten (oder eben der Affektlosigkeit) den Grund fiir schlechte Entscheidungen zu. Der
Mensch muss sich also auch hier damit abfinden, dass er manchmal Dinge tut, die er nicht billigt, er es
aber nicht dndern kann. Auch dieser Ausschnitt ist eine eigene Stellungnahme des Euripides zu dem
Thema,'” das viele Athener dieser Zeit beschiftigte.

B. Romer: Das Romische Reich am Anfang der Kaiserzeit

1) Historischer Kontext: Romische Literatur augusteischer Zeit

Die romische Literatur war zu jeder Zeit abhidngig von griechischen Vorbildern, hatte aber je nach
Epoche ein anderes Verhéltnis dazu. Wurden am Anfang der Literaturgeschichte meist hellenistische
Zeitgenossen einfach libernommen und ibersetzt, wurden zu Ovids Zeiten auch éltere Muster
iibernommen. Die Autoren malBlen sich daran und versuchten sie zu ibertreffen, da die einfache
Ubersetzung nicht mehr als literarische Leistung galt. Der Autor musste z. B selbst schopferisch. die
griechische Form mit rdmischen Inhalten fiillen und sich damit auseinandersetzen.

Ovid lebte und schrieb vor allem in der augusteischen Zeit. Augustus hatte mit viel Miihe die
Biirgerkriege beendet und versuchte nun, um den Frieden zu erhalten, sowohl den Schein der Republik
zu wahren als auch seine Macht zu stiirken. Er konnte deshalb nicht die geringste AuBerung gegen ihn
zulassen. Ovid fiel wegen zweifelhaften AuBerungen in Ungnade und wurde von dem ,,gekriinkten‘
Kaiser verbannt.'®

Dichtung wurde zur hdufigsten Gattung der Literatur. Ovid erwarb sich vor allem Nachruhm durch die
Weiterentwicklung der Elegie." Auch historische und mythologische Epen, wie er sie unter anderem
mit seinen Metamorphosen schrieb, waren sehr beliebt.

Dichtung und Politik waren zur augusteischen Zeit eng verbunden. Ovid konnte also nicht frei
schreiben, was er dachte, sondern musste Riicksicht auf den Kaiser nehmen. Augustus nahm fiir sich
eine gottliche Abstammung in Anspruch. Deswegen war es fiir ihn niitzlich, wenn Ovid die

' Euripides, Kuch S. 74

' Euripides, Kuch S. 75

'® Tristia 4,10, Ovid Vers 97f

' Ovid, DNP 4 S. 110 / Elegie, DNP 3 S. 969



unangefochtene Machtstellung der Gotter darstellte und zeigte, dass sich kein Mensch den Géttern
widersetzen kann. Andererseits stellte Ovid die Gotter nicht als Helfer der Menschen dar, sondern ihr
Eingreifen schadet den Menschen. Augustus’ Gesamturteil iiber Ovid war also sicherlich nicht positiv
und er schickte ihn in die Verbannung.

2) Unfreiheit als Ursache — Niemand kann sich den Géttern widersetzen
Ovid, Metamorphosen 7, 1-73

Die Metamorphosen gehdren mit den Fasti zu Ovid’s Hauptwerk. Es ist eine Sammlung mythischer
Erzihlungen von Verwandlungen.”® Die siebte Episode beschreibt unter anderem den Argonautenzug
auf der Suche nach dem Goldenen Vlies. Im Gegensatz zu Euripides, der einen Ausschnitt aus dem
Leben der Medea in der Fremde, in Korinth, erzdhlt, beschreibt Ovid einen fritheren Zeitpunkt im
Medea-Mythos, in Kolchis am Schwarzen Meer. Bei Euripides waren Medea und Jason schon lange
verheiratet, bei Ovid allerdings sieht Medea Jason gerade zum ersten Mal und verliebt sich in ihn. Sie
rettet ihm das Leben und verrédt dadurch ihre eigene Heimat und Familie. In den Erzdhlungen beider
Dichter tut sie also das Bose.

Ovid zeichnet in den Versen 11-71 den inneren Zwiespalt der Medea wieder, in dem ihr Wille gegen
ihre Leidenschaft, die ein ihr unbekannter Gott ausgelost hat, kdmpft. Sie wégt ab, ob sie dem
Fremdling das Leben retten und dadurch ihre Heimat verraten soll oder nicht. Im Gegensatz zu den
allgemeinen Formulierungen bei Platon und Euripides werden hier iberwiegend Argumente fiir und
gegen das Gute in diesem konkreten Fall ausfiihrlich gegeniibergestellt. Es wird hier also der Zustand
eines Menschen geschildert, der kurz vor der Entscheidung ist.

Medea hat sehr schnell das Gefiihl (V. 10ff), dass ihr Verstand — hier ratio genannt, &hnlich der
povAevua der ,,Medea* des Euripides — nicht ausreicht, um ihren ,,Affekt* (furor) zu besiegen. Auch
ihr ,,denkendes Bewusstsein oder ihr ,,Geist™ (mens) scheint nicht stirker als diese ,,neue Kraft“ der
»Begierde“ (nova vis (...) cupido) zu sein. Offensichtlich muss ein Gott zwischen ihr und der rechten
Entscheidung steht, selbst wenn sie nicht genau weil3, welcher (V. 12).

Gegen Ende dieses Ausschnitts (Vers 69-71) merkt Medea, dass ihr Affekt — in ithrem Fall die "Liebe"
(amare) — das schlechte Handeln beschonigt (V. 69f), indem es einen Teil der Folgen unterschlégt.
Dadurch, dass sie sich diese Folgen (,,Schuld (culpa), ,,Frevel” (nefas) und ,,Verbrechen* (crimen))
vor Augen fiihrt, entscheidet sie sich, den Fremdling zu vergessen und ihrer Heimat und Familie treu
zu bleiben. Sie beschlieBt also das Gute zu tun, setzt sich gegen ihren Affekt durch und tut es dennoch
nicht.

Der Grund, warum Medea aber im weiteren Verlauf der Geschichte das Bose tut, ist ein "Riickschritt"
im Vergleich zu Platon und Euripides. Diese hatten die Gotter nicht als Erklarung akzeptiert. Ovid
greift hier eine iiberholte archaische Begriindung auf: Medea hat einfach keine Wahl, weil der Mensch
nicht immer frei entscheiden kann. Selbst wenn ihre Willenskraft starker als Affekte ist — schlieBlich
besiegt sie sie zuerst — ist doch ein Gotterspruch michtiger als der menschliche Wille. Thr Verstand ist
durch ,,Recht, Ehrfurcht und Scham® (rectum, pietasque pudorque) stark genug, dem Affekt zu
widerstehen, allerdings nicht fiir lange Zeit, denn sobald sie Jason wieder sieht, muss sie doch dem
Willen des Gottes, und nicht dem eigenen, gehorchen. Ahnlich wie bei Platon sind Affekte schwécher
als der Verstand, doch wihrend Platon die Menschen fiir frei hilt, sind sie nach Ovid unfrei und den
Gottern unterworfen.

C. Christen: Erklarung der Bibel

1) Kontext: Paulus und das Neue Testament

In der Bibel gibt es viele Arten von Texten, von verschiedenen Autoren zu verschiedensten Zeiten
geschrieben. Am Ende des Neuen Testamentes steht vor der Offenbarung des Johannes eine Reihe von
Briefen, die von Paulus, Petrus, Johannes, Jakobus, Judas und einem anonymen Verfasser an
Gemeinden oder Mitchristen gesendet wurden.

2 Ovid, DNP 4 S. 113



Paulus war romischer Biirger und Jude. Da er Phariséer war — d.h. durch strenges Einhalten der Gebote
gerecht werden wollte — sah er in der jungen christlichen Gemeinde eine Gefahr fiir das Judentum.
Nachdem er aber die Christen anfianglich verfolgt hatte, bekehrte er sich auch zum Christentum und
wurde einer der einflussreichsten Missionare dieser Zeit.*'

2) Schwachheit des Menschen als Ursache — Das Trachten des
menschlichen Herzens ist bose von Jugend auf

Paulus, Brief an die Romer 7, 15f

Der Brief des Paulus an die Romer ist an die Christen in Rom gerichtet, als Paulus plante, seinen
Missionsschwerpunkt vom Osten in den Westen des Romischen Reiches zu verlegen. Mit diesem Brief
wollte er sich vorstellen und ihnen die Botschaft schon im Voraus ndher bringen, da er hoffte, so bald
wie moglich selber nach Rom kommen zu kénnen.*

Wie die meisten Bibelstellen muss man auch diese im gegebenen Kontext sehen. Paulus beschreibt
hier den Zustand eines Menschen, der schon bekehrt ist, da er das Gesetz Gottes (und nicht z. B. der
Juden vgl. 7,22) fiir ,,gut* (kaAog) hélt. Das ist dasselbe Adjektiv, mit dem auch Platon sein Wissen
bezeichnet hatte, also etwas, das schon und ehrenvoll ist. Er erkennt seine Siinde und verzweifelt
daran, dass er sie dennoch immer wieder tut (vgl. 7,24 ,,Ich elender Mensch!®).

Bei Platon war die Folge des Wissens die gute Handlung, hier kommt mit dem Wissen erst die
Erkenntnis des Bosen (vgl. 7,9). Christsein bedeutet also nicht, dass alle Fehler nach der Bekehrung
sofort beseitigt sind (vgl. 7,22-25), sondern im Gegenteil, dass dem Menschen erst dadurch seine
Fehler bewusst werden. In 1. Mose 8,21 heifit es: ,,Das Dichten und Trachten des menschlichen
Herzens ist bose von Jugend auf.“ Das bedeutet, dass der Mensch niemals von sich selbst aus das Gute
auch nur wollen wird. Er ist dazu viel zu schwach und gehorcht dem ,,Gesetz der Siinde* (7,23), selbst
wenn er es nicht fir gut hilt. Das Verb ywdokw in Vers 15 bedeutet eigentlich ,,erkennen* oder
,wissen®, wenn man den Zusammenhang nicht beachtet. Allerdings ist hier wahrscheinlich nicht die
Grundbedeutung, sondern eher ,,billigen gemeint,> da der Mensch sehr wohl weiB, was er tut und nur
nicht damit einverstanden ist.

Wenn der Mensch sich nicht aus eigener Kraft fiir das Gute entscheiden kann, gibt es dann iiberhaupt
eine Moglichkeit, das Bose zu besiegen? Paulus zeigt einen Weg, denn in Vers 24 wendet sich nach
auflen und erwartet von dort Hilfe. Diese findet er in Jesus Christus (vgl. 7,25).

I11. Epilog

Es gibt verschiedenste Erklarungsversuche fiir den — auf den ersten Blick unerklérlichen — Grund,
warum Menschen Dinge tun, von denen sie wissen, dass sie nicht gut sind. Da die Autoren in
verschiedenen Epochen und Gebieten lebten, sind auch die Umstdnde, unter denen sie ihre Theorien
verfassten, unterschiedlich.

In den ersten schriftlichen Zeugnissen der Griechen wurde das Unerkldrliche mit dem Handeln der
Gotter gedeutet, aber ab dem 6. Jh. v. Chr. begannen die Griechen rationale Griinde fiir natiirliche
Phanomene zu suchen und zu finden. Der Mensch und sein Verhalten wurde ab dem 4. Jh. zum
Mittelpunkt ihrer Suche und géttlicher Einflul wurde nicht mehr anerkannt.

In dieser Zeit lebten Platon und Euripides, die zwei verschiedene Stromungen der Idee verkdrperten,
dass Menschen und Natur frei von gottlichem EinfluB} sind. Fiir Platon ist die Unwissenheit der Grund
fiir schlechtes Handeln, fiir Euripides die Uberlegenheit der Leidenschaften iiber den Verstand.

In Platons Menschenbild ist der Mensch daher stark genug, um das durchzusetzen, was er will, bei
Euripides dagegen muss der Mensch sich damit abfinden, dass es stirkere Méchte als seinen Verstand
gibt.

In den nidchsten Jahrhunderten stellten sich Platons Theorien allerdings als Utopie heraus und
Euripides Erkldrungen reichten den Menschen offensichtlich auch nicht. Ovid frischte deshalb die

*!' Bible d’étude S. 1688
2 Roémer 1,10f
2 Der Brief an die Rémer, Medema S. 112



schon verworfene Idee des Einflusses von hoheren Wesen wieder auf, obwohl Philosophen seiner Zeit
ihre polytheistischen Géttern als eine ,Mixtur aus menschlichem Betrug und Irrtum sahen.“** Auch
Ovid musste das wohl zugeben, da er nicht immer ein sehr positives Bild von ihnen zeichnete.

Durch die Unfreiheit des Menschen bei Ovid wird die Verantwortung fiir sein Tun viel geringer als bei
Platon und Euripides. Bei Platon konnte der Mensch lernen und sich bessern, bei Euripides vielleicht
noch auf seinen Verstand hoffen und diesen stirken, um wenigstens einigen Affekten zu widerstehen.
Bei Ovid dagegen kann der Mensch tun, was er will, er wird, wenn es ihm so bestimmt ist, das
Schlechte tun. Dabei muss dieser Wille von auflen nicht unbedingt von einem konkreten Gott kommen,
sondern kann auch einfach ,,Bestimmung® oder ,,Schicksal“ heilen, was dem heutigen Sprachgebrauch
entspricht.

SchlieBlich gewann die Idee des Paulus, der den Grund in der Schwachheit des Menschen gegeniiber
einer hoheren, bosen Macht fand, die Oberhand,. Diese Lehre, die bis heute noch gilt, ,,setzte sich
aufgrund ihrer iiberzeugenden Evidenz durch“.*> Paulus vereint in seiner Theorie die Verantwortung
des Menschen, die auch schon Platon gesehen hatte, mit der Erkenntnis des Einflusses von hoheren
Michten, die von Ovid beschrieben wurde. Da der Christ Hilfe von aullen bekommen kann (der heilige
Geist),*® liegt es in seiner Verantwortung, diese Hilfe anzunehmen und damit das "Bose" (die Siinde)
zu besiegen.

Dass es Hilfe von aullen geben kann, ist nicht selbstverstindlich. Medea hatte versucht, nur mit sich
selbst zu ringen und hatte diesen Konflikt nicht nach auBen gebracht.”” Phaidra hatte immerhin ihre
Amme eingeweiht und diese versuchte auch ihrerseits, eine Losung zu finden. Diesen Gedanken von
der Hilfe von auBlen hatte aber auch Platon, als er sich iiberlegte, dass der Mensch mit Hilfe des
Philosophen zur richtigen Erkenntnis des Guten kommen konnte. Der Unterschied zu Paulus liegt
darin, dass ein Philosoph auch ein Mensch ist, Jesus Christus aber als Gott iiber den Menschen steht.
Hier ist auch das Gotterbild ganz anders als das des Ovid: Bei ihm war das Wirken des Gottes
keineswegs hilfreich fiir den Menschen, im Gegenteil. Paulus dagegen zeigt einen giitigen Gott, der
dem Menschen hilft, das Gute zu erkennen und das Gute zu tun.

IV. Literaturverzeichnis

La Bible avec notes d'étude. Vie nouvelle. Segond 21 (2010). 2. Aufl. Genf: Société Biblique de
Geneve.

Bowie, Ewen; U: L. S.; Spoth, Friedrich (1998): Elegie. In: Der neue Pauly 3, S. 969-976.
Brocker, Walter (1990): Platos Gespréche. 4. Aufl. Frankfurt a. M: Klostermann.
Erler, Michael (2006): Platon. Orig.-Ausg. Miinchen: Beck (Denker, 573).

Euripides (2002): Medea. Griechisch/deutsch. [Nachdr.]. Stuttgart: Reclam (Universal-Bibliothek, Nr.
7978).

Euripides; Buschor, Ernst (1996): Ausgewahlte Tragddien. 2 Bénde. Ziirich: Artemis & Winkler
(Sammlung Tusculum, 1).

Gibbon, Edward (2004): Verfall und Untergang des romischen Imperiums. 6 Biande. 2. Aufl.
Miinchen: Deutscher Taschenbuchverlag

Gorgemanns, Herwig (1994): Platon. Heidelberg: Universititsverlag C. Winter (Heidelberger
Studienhefte zur Altertumswissenschatft).

Gunther Eigler (1977): Platon Werke. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (1).
Heinrich Kuch (1984): Euripides. 1. Aufl. Leipzig: Reclam (Biographien).

Horn, Christoph; Miiller, Jorn; Soder, Joachim (2009): Platon-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung.
Unter Mitarbeit von Anna Schriefl und Simon Weber. Stuttgart: Metzler.

* Gibbon, Verfall und Untergang des rémischen Imperiums Bd. 2 S.139
% Gibbon, Verfall und Untergang des rémischen Imperiums Bd. 2 S. 123
> Bibel, Rémer 8,26
*7 Euripides, Kuch S. 64
10



Hose, Martin (2008): Euripides. Der Dichter der Leidenschaften. Munchen: Beck.

Kenney, Edward John; U: Berlin, Thomas Gétzelt (1998): Ovidius Naso, Publius. der rom. Dichter
Ovid. In: Der neue Pauly 9, S. 110-119.

Koning, M.G de (2001): Eine Erklarung des Briefes von Paulus speziell fiir dich. Der Brief an die
Romer. 1. Aufl. Retzow: Daniel.

Luther, Martin (1996): Die Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers. Mit Apokryphen. Rev.
Fassung von 1984. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft.

Manuwald, Bernd; Heitsch, Ernst; Miiller, Carl Werner (1999): Protagoras. Ubersetzung und
Kommentar. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht (hrsg. von Ernst Heitsch und Carl Werner Miiller).

May, Yomb (2010): Wissenschaftliches Arbeiten. Eine Anleitung zu Techniken und Schriftform.
Stuttgart: Reclam (Kompaktwissen fiir Schiilerinnen und Schiiler, 15231).

Medema, Henk P. (1992): Der Brief an die Romer. Bielefeld: Christliche Literatur-Verbreitung.

Nestle, Eberhard; Nestle, Erwin; Aland, Barbara; Aland, Kurt; Karavidopoulos, Johannes; Martini,
Carlo M. et al. (2008): Novum Testamentum Graece et Latine. 3. Aufl. Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschaft.

Platon; Krautz, Hans-Wolfgang (2004): Protagoras. Griechisch/deutsch. Bibliogr. erg. Ausg., Nachdr.
Stuttgart: Reclam (Universal-Bibliothek, 1708).

Rohdich, Hermann (1968): Die Euripideische Tragddie. Untersuchungen zu ihrer Tragik. Heidelberg:
Universitéitsverlag C. Winter (Zweite Reihe, 24).

Schéfer, Christian (2007): Platon-Lexikon. Begriffsworterbuch zu Platon und der platonischen
Tradition. Darmstadt: Wiss. Buchges.

Szlezak, Thomas A. (1998): Platon. In: Der neue Pauly 9, S. 1095-1110.
Zimmermann, Bernhard (1998): Euripides. In: Der neue Pauly 4, S. 280-289.

Zimmermann, Bernhard (2005): Die griechische Tragddie. Eine Einfiihrung. Unveridnd. Nachdr. der 2.
Aufl., Miinchen, Artemis u. Winkler, 1992. Diisseldorf: Patmos (Patmos Paperback).

V. Internetquellenverzeichnis

Fuhrmann, Manfred: Epochen der romischen Literatur. Online im Internet: URL:
http://www lateinservice.de/referate/inhalt/epochenref.htm (Stand 6.01.2011)

Gottwein, Egon: Publius Ovidius Naso. Metamorphoses — Verwandlungen. Online im Internet: URL:
http://www.gottwein.de/Lat/ov/ovmet07001.php (Stand 6.01.2011)

Lichtenberger, Peter: Imperator Caesar Divi Filius Augustus. Online im Internet: URL:
http://www.imperiumromanum.com/personen/kaiser/augustus_01.htm (Stand 6.01.2011)

VI. Selbststindigkeitserklarung

Hiermit erklédre ich des Eides statt, dass ich die vorliegende Arbeit selbststindig verfasst und keine
anderen als die angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt habe. Alle Stellen meiner Arbeit, die dem
Wortlaut oder dem Sinn nach anderen Werken entnommen sind, habe ich in jedem Fall unter Angabe
der Quelle als Entlehnung kenntlich gemacht. Die vorliegende Arbeit hat in dieser oder dhnlicher Form
noch keiner anderen Priifungsbehorde vorgelegen.

11



